274.7 B53m 1907

# зныя движенія въ Россіи.

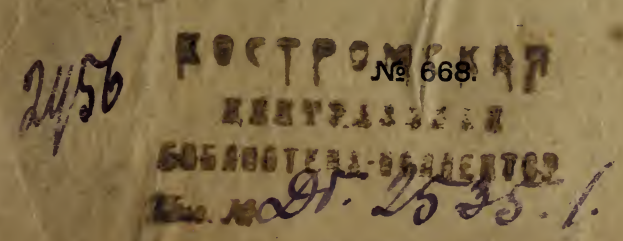
5541/67

Выпускъ первый.

# Masebaxubl.

Составиль П. Бирюковъ.

изданіе "ПОСРЕДНИКА".



MOCKBA.-1907 r.

Типо-литографія "РУССКАГО ТОВАРИЩЕСТВА" печатнаго и издательскаго дёла чистые пруды, Мыльниковъ пер., собств. д. Телефоны: 53.95 и 18.35.

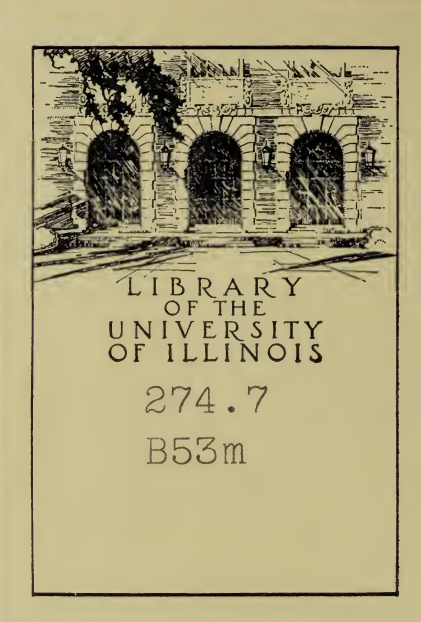
28/2 <u>28/</u> Tob3 on.

Und! 4333

36203

28/2 281 Z563en.

Where 2690





1.

Уже болѣ года тому назадъ я получилъ письмо, изъкотораго привожу слѣдующую существенную выдержку:

«Осмъливаемся безноконть васъ оказать ванну искреннюю любовь и сожальние къ двумъ страдальцамъ, которые певинне страдають: первый — Кондрать Алексвевичь Малеванный, который одарень Духомъ Святымъ возвъщать новую и святую жизнь во Христъ Інсусъ и который увъщеваль и говориль только одни святыя дёла, открывая всякому человъку правду и миръ и любовь Божію, такъ что въ немъ не было никакого недостатка, а только была любовь и истина. Онъ, бывшій мъщанинъ Кіевской губерніи, города Таращи, совершенно напрасно страдаетъ около десяти годовъ. Второй — крестьянинъ Казанской губерніи, Степанъ Чекмаревъ. Они оба посажены въ городъ Казани въ большомъ каменномъ домѣ, домѣ умалишенныхъ, или же душевно-больныхъ, съ которыми начальство поступаетъ не по-человъчески, а по-звърски. На свидание не допускаютъ никоге, даже и родныхъ, и писемъ никакихъ не допускають и воспомоществованій на подкрупленіе плоти не допускають. Мы съ своей стороны ничего не можемъ содъйствовать, потсму что наши слезы никуда не принимаются...»

Крайне сожалью, что разныя сложныя обстоятельства моей жизни не позволили мнь тотчась же дать ходъ этому дълу.

1

Не въ оправданіе, а въ объясненіе этой допущенной мною отсрочки, скажу, что желаніе написать объ этомъ сколько-нибудь основательную статью заставило меня начать собирать необходимыя свъдънія, вести переписку и потому отложить на время исполнение этой просьбы. Въ течение этого времени въ заграничной и русской печати появились помимо меня нъкоторыя свъдънія о заключеніи Малеваннаго, такъ что первая цёль публичности была уже достигнута. Наконецъ, теперь мнѣ удалось устранить нѣкоторыя препятствія личной жизни и взяться за перо съ однимъ утъшеніемъ, что «лучше поздно, чъмъ никогда» исполнить долгъ своей совъсти, сказать сердечное слово защиты за одну изъ многочисленныхъ жертвъ церковно-государственнаго порядка и русскаго общественнаго равнодушія къ одному изъ самыхъ сильныхъ прогрессивныхъ явленій народной жизни, къ религіозному движенію, такъ называемому сектантству.

Имя Кондратія Малеваннаго мнѣ было знакомо уже давно. Я слышаль о волненіяхь въ Кіевской губерніи, произведенныхъ проповѣдью этого человѣка, слышаль нѣсколько разсказовь о сильномъ вліяніи личности его, слышаль о признаніи его и его единомышленниковь, ученымъ
нсихіатромт Сикорскимъ, сумасшедшими и, къ сожалѣнію,
не могь тогда подробно ознакомиться съ этимъ дѣломъ.

Недавно, то-есть уже болье 10 льть посль ноявленія Малеванщины, я снова услышаль это имя въ связи съ новыми явленіями сектантской жизни, и оно снова возбудило во мнь интересь къ этимъ людямъ, и я ждалъ только случая, чтобы познакомиться ближе съ нимъ и разъяснить себь многія темныя стороны этого явленія, какъ мнь казалось, умышленно затемняемаго правительствомъ и церковью. Вышеприведенное письмо патолкнуло меня на изученіе этого вопроса, и вотъ что мнь удалось узнать.

## II.

Явленіс Малеванщины не новое въ исторіи русскаго народа. Насколько позволяють проникать историческія записи въ эту темную область исторіи, въ жизнь русскаго народа, мы видимъ вездѣ народныхъ учителей—праведниковъ, проповѣдниковъ новой вѣры, большей частью запечатлѣвшихъ мученическою кончиной свою проповѣдь.

И потому мы не можемъ описывать Малеванщину, какъ явленіе необычайное, случайное и бользненное, а напротивъ, какъ вполнъ естественное проявленіе духовнаго развитія русскаго народа, хранящаго въ нъдрахъ своихъ такія могучія духовныя силы, о которыхъ сильные и мудрые міра сего имъютъ лишь слабое и превратное понятіе.

Изслѣдователи сектантства любять искать причину возникновені его въ иноземномъ вліяніи, въ экономическихъ бѣдствіяхъ, въ политическомъ угнетеніи и другихъ внѣшнихъ вліяніяхъ, обходя всѣми способами внутреннее, простое основаніе этого явленія, стремленіе къ свободѣ человѣческаго духа, тѣмъ самымъ обреченнаго на борьбу свѣта съ тьмою.

Борьба бываетъ двухъ родовъ: борьба разрушающая, уничтожающая, отрицательная, борьба смерти, насилія, лжи и тьмы, и бываетъ другая борьба, борьба творящая, положительная, возстановляющая, борьба жизни, правды и свѣта.

Ростокт зерна, просыпаясь къ жизни, разрываетъ окружающія его оболочки, скорлупу или шелуху зерна, и эти разрушенныя части сгниваютъ, а ростокъ подымается къ свтту к р вивается въ роскошное растеніе. Такъ совершается всякая жизнь.

Но неразумные люди, видя разрушенныя оболочки ростка и не замѣчая таинственной творческой силы прорастающа зерна, вообразили себѣ, что они могутъ сами начать разрушеніе и этимъ ускорить ростъ жизни, но ра-

зорвавъ грубыми руками оболочки зерна, люди обнажаютъ еще не готовый ростокъ жизни и убиваютъ его.

Такъ губятъ люди жизнь, предаваясь разрушительной дѣятельности, на нее направляя силы своего разума, забывая, что для того, чтобы сохранить жизнь и возрастить се, нужно вложить въ нее всѣ силы своего духа и предоставить разрушительное дѣйствіе времени, которое исполнить это, когда нужно. И это разрушеніе и уничтоженіе не нужныхъ частей прошлой жизни, являющееся только, какъ неизбѣжное послѣдствіе рожденія къ новой жизни, будетъ вполнѣ законно, то-есть разумно.

Положительная борьба, дающая благо человѣку, ведущему ее, и всему міру, есть ни что иное, какъ непрерывное, никѣмъ не слышимое развитіе творческой силы жизни. А люди, принимая за жизнь неизбѣжныя разрушительныя послѣдствія дѣятельности творческой силы, съ ожесточеніемъ предаются такого рода борьбѣ, начинаютъ служить насилію и обману, и послѣдствія этой борьбы бываютъ ужасны.

Но «свѣтъ во тьмѣ свѣтитъ и тьма не можетъ его объять». И потому борьба творящая побѣдила борьбу разрушающую.

Еще древніе народы Востока ожидали избавителя Мессію, и пророки ихъ такъ возвъщали пришествіе его:

«Се отрокъ Мой, котораго Я избралъ, возлюбленный Мой, которому благоволитъ душа моя. Положу духъ Мой на него, и возвъститъ народамъ судъ. Не воспрекословитъ, не возопіетъ, и никто не услышитъ на улицахъ голоса Его. Трости надломленной не переломитъ, и льна курящагося не угаситъ, доколѣ не доставитъ суду побъды. И на имя Его будутъ уповать народы» (Мө. 12, 18—21).

Въ борьбъ, ведомой такими руководителями, есть два характерные признаки: первый признакъ—это необычайная жизненная сила движеній, вызванныхъ подобной борьбой,

и признаніе народомъ праведности подобной борьбы и божественнаго происхожденія ея вождей. Другой характерный признакъ—это презрѣніе такъ называемаго высшаго общества, правящаго, ученаго и вообще угнетающаго общества къ такого рода борьбѣ и вызываемому ею движенію въ народѣ.

Вотъ къ такого-то рода борьбѣ положительной и относится русское сектантское движеніе, за немногими исключеніями, какъ всегдъ лишь подтверждающими общее правило, и которымъ легко найти естественныя причины.

Не вдаваясь въ этомъ нашемъ краткомъ очеркѣ въ подрсбную ист рію русскаго сектантства и раскола, мы скажемъ вкратцѣ, что ко второй половинѣ прошлаго столѣтія въ такъ называемой «Православной Россін» можно было замѣтить слѣдующія большія, народныя, многомилліонныя группы, ничего не имѣющія общаго съ православной церковью:

На съверо-востокъ преобладаетъ сектантство старовърческое, расколъ, которое своимъ могучимъ въковымъ самостверженнымъ и большей частью нассивнымъ сопротивлениемъ церкви и государству отвоевало себъ с в о ю въру, с в о е гражданское устройство, конечно, купивъ все это цъною многочисленныхъ и мучительныхъ жертвъ.

На юго-востокѣ распространены различнаго рода молоканскіе толки, въ началѣ прошлаго столѣтія выдѣлившіе отъ себя вѣтвь духоборчества, хлыстовства и другихъ. На юго-западѣ распространены различные толки Штунды, уже самое названіе которой указываетъ на возможность нѣкоторагс иноземнаго вліянія.

Сѣверо-западъ Россіи занять, какъ пзвѣстно, инородцами, большей частью неправославными, и отдѣляется отъ юго-западной сектантской Руси большимъ пространствомъ католической Польши и Литвы, съ большой примѣсью іудеевъ.

Болже православный центръ Россіи исповъдуеть отжив-

шую, грубо суевърную, примъненную къ потребностямъ русскаго государства, византійскую религію, т.-е., въ сущности, не исповъдуетъ никакой религіи. Нътъ сомнънія, что и эта часть русскаго народа исповъдуетъ свою особую религію, дающую ей силу и смыслъ жизни, но она не вылилась еще въ опредъленныя формы и прикрывается православіемъ. Безъ въры жить нельзя. Въра даетъ человъку необходимую ему духовную свободу, болъе необходимую для его души, чъмъ чистый воздухъ для тъла, и ту твердость и ясность въ борьбъ съ внъшними условіями, безъ которыхъ жизнь человъка или прекращается, или принимаетъ видъ жалкаго растительнаго прозябанія, на какой бы ступени общественной лъстницы ни находился человъкъ.

Вотъ къ этой-то духовной свободѣ, даваемой познаніемъ истины о смыслѣ жизни, о назначеніи человѣка и о его отношеніи къ безконечному міру и окружающимъ его людямъ, и стремится русскій народъ въ лицѣ лучшихъ своихъ представителей и становится такъ называемымъ сектантомъ.

Въ этой борьбѣ за свободу можно различить три стунени постиженія истины и соотвѣтственно этимъ ступенямъ можно указать на три главныя группы сектантства.

Человѣкъ просыпается въ своемъ сознаніи и неудержимо ищетъ духовной свободы. Если это стремленіе къ свободѣ превышаетъ силы его разума, то онъ погибаетъ въ этой борьбѣ за свободу, или жизнь его принимаетъ уродливую форму.

Если онъ ослабъваетъ въ этой борьбъ, устаетъ и рѣшается на отдыхъ, но не возвращается назадъ, то онъ становится членомъ болѣе свободной организаціи, удовлетворяющей его умѣреннымъ духовнымъ потребностямъ, увеличивающей его матеріальное благосостояніе, но почти лишающей его вмѣстѣ съ тѣмъ возможности дальнѣйшей, самостоятельной борьбы за духовную свободу.

Наконецт третья ступень представляеть человѣка, неустанью идущій по пути духовной свободы, не остающійся ни вт. какті организаціи, но готовый служить своему Богу на всякомт мѣстѣ владычества Его.

Эти три ступени замътны и среди русскихъ сектантовъ. Къ первому роду мы относимъ нъкоторыя крайнія, уродливыя вътви, какъ западнаго, такъ и восточнаго сектантства, какъ, наприпъръ: скопчество, прыгунство и т. д.

Ко второму роду мы отнесемъ сильно распространяющійся теперь баптизмъ и нѣкоторыя умѣренныя вѣтви молоканства, штундизма и старовѣрія.

Наконець, къ третьему роду принадлежать духоборы, нъкоторыя вътви тайной секты хлыстовъ, такъ называемые младо-штундисты, нъкоторыя раціоналистическія вътви раскола и накоенець малеванщийа, которая, собственно, и составляетъ предметь нашей статьи.

Замічательно, что указанные нами три душевные склада въ развитіл русскаго сектантства иміють своихь параллельныхь представителей, какъ въ области общественныхъ движеній, такъ и въ области идейнаго, философскаго развитія. Мы не останавливаемся доліє на этомъ вопросі, опасаясь излишняго уклоненія отъ предмета нашей статьи.

Мы считали нужнымъ сдѣлать это объясненіе, такъ какъ онс освѣтитъ для насъ нѣкоторыя важныя явленія русскаге сектантства.

Въ темней крестьянской массъ проявление религіозной свободь сопровождается мучительнымъ исканіемъ правой въры, —върм Христовой. Ищущій, грамотный онъ или нъть —попадаетъ на Евангеліе, и свътъ Христова ученія яркимъ блеском освъщаетъ смыслъ его жизни, и онъ ръшается вступить на новый трудный путь, отпадаетъ отъ церкви и подвергаетъ себя этимъ самымъ множеству лишеній.

Но воть онъ встръчаетъ проповъдника, который такъ же, какт и онъ, ненавидитъ православную церковь, такъ

же, какъ и онъ, любитъ евангеліе, но который его поражаетъ еще новымъ радостнымъ извъстіемъ, что такихъ людей много, чт они живуть, подобно древнимъ христіанамъ, въ одно тъло и одну душу, собираются свободно и понятно славить Бога и помогають другь другу въ трудовой рабочей жизни. Ищущій находить все, что ему надо на первое время, и онъ пристаетъ къ общинъ евангеличеескихъ христіант, большей частью бантистовъ. Многіе слабые волей, или черезмърно удрученные, остаются на этой первой ступени г проживають тамъ всю жизнь. Но другіе, болѣе сильные, идутъ далъе. Увлеченные сначала новизной окружающей ихъ среды, они какъ будто чувствують полное удовлетвореніе, но вскоръ начинають замічать, что надъ ихъ душой тяготъетъ новое ярмо, — догмать, и жизнь ихъ связана новыми путами — авторитетомъ руководителей и обычаям ихъ общины, изъ которыхъ далеко не всѣ принимаются ими съ легкимъ сердцемъ. И успокоившійся на время искатель истины снова отпадаеть отъ церкви, хотя и протестантской, но тъмъ не менъе церкви, организаціи, требующей отъ него подчиненія его духовнаго я — внъшнимъ правиламъ.

Неве освобожденіе, конечно, сопровождается новыми страданіями, но ихъ никогда не боится человѣкъ, стремящійся кт идеалу съ твердой вѣрой въ него.

Такой переходной стадіей русскаго сектантства намъ представляется баптизмъ и подобныя ему евангелическія церкви. И малеваттина представляеть одинъ изъ примъровъ того явленія, когда человъкъ, переросшій эту переходную стадію, уходить дальше по пути духовной свободы.

# III.

Появленіе малеванщины относится къ 1891 году. Въ 80-хъ годахъ; въ Кіевской губерніи сильно распространился баптизмъ. Въ это время отпалъ отъ православія и Кендратій Малеванный, мѣщанинъ города Тараща, Кіевской губерніи, по ремеслу колесникъ и по образованію неграмотный.

Въ 1884 году онъ былъ крещенъ въ баптизмъ, при большомъ стеченіи народа, въ присутствіи урядника и властей, въ прудъ около села Керданъ, Таращанскаго уъзда. Но онъ не долго пробылъ бантистомъ, всего около восьми лътъ въ концъ 80-хъ годовъ въ таращанскую тюрьму были привезены нъсколько сектантовъ изъ села Скибина, отстоящаго верстахъ около 30-ти отъ города Таращи, и единомышленники этихъ заключенныхъ, навзжая для свиданія съ своими братьями по въръ, останавливались всегда у Малеваннаго и вмъстъ съ нимъ посъщали тюрьму. Черезъ пъсколько мъсяцевъ глава этого движенія, Венедиктъ Душенковскій, быль сослань въ Елисаветпольскую тубернію, а вскоръ затълъ послъдовала высылка и остальныхъ. Прівзжавшіе единомышленники вели религіозныя бесёды съ Малеваннымъ и, хотя послъ высылки заключенныхъ, несмотря на объщанія, они не заглянули къ нему, но съмя было брешено, и Малеванный съ особеннымъ усердіемъ началъ заниматься изученіемъ библін.

Выбрава себъ изъ своихъ единомышленниковъ баптистовъ 4-хъ болъе подходящихъ по настроенію собесъдниковъ, енъ вмъстъ съ ними углубился въ изученіе библіи и пришелъ къ заключенію, что все содержаніе Новаго Завъта есть ни что иное, какъ рядъ притчъ, что собственно жизнь Іисуса Христа, о которомъ говорится въ Евангеліи,—еще впереди, и что библейскимъ пророчествамъ еще предстоитъ сбыться, что тотъ Іисусъ, о которомъ говорится въ евангельскихъ притчахъ, есть лишь синонимъ правды и истины, и что Христосъ, т.-е. правда, былъ и до Авраама и во времена Моксея, что и подтверждается Евангеліемъ, въ которомъ Спаситель говорить: «Истинно, истинно говорю

вамъ: и прежде, нежели былъ Авраамъ, Я есмь». Затъмъ онъ говорилъ, что въ I посланіи къ Тимовею, въ 6-ой главъ сказано, что Его «никто изъ человъковъ не видълъ и видъть не можетъ», слъдовательно, Христосъ, о которомъ говорится въ Евангеліи, есть лишь притча о правдъ, воспріятіемъ которой и должно подготовить себя къ принятік предсказаннаго Ветхимъ Завътомъ Спасителя \*).

Одна изъ послѣдовательницъ Малеваннаго разсказываетъ мнѣ въ письмѣ съ эпической красотой Апостольскихъ Дѣяній начало проповѣди его слѣдующимъ сбразомъ:

«... И бантисты стали его ненавидъть и даже хотъли его отлучить отъ церкви, потому что онъ ихъ обличалъ ихъ неправильные поступки, тогда мученикъ Малеванный объясниль ихъ церкви, что кто хочеть, братья и сестры, пусть идутт съ нимъ славить Господа Славы. Тогда на это предложеніе согласились еще четыре семейства, и такъ продолжалось мъсяцевъ нять или шесть, они отдъльно отъ баптистовъ славили Господа Славы, и въ октябръ мъсяцъ 1890 г. мученику Кондратію Духъ свидътельствовалъ пробыть въ постѣ и молитвѣ. Тогда онъ объявилъ это своей церкви, тёмъ, которые были присоединены къ нему славить Господа, тогда братья и сестры тоже пожелали съ нимъ пребыть въ постъ и молитвъ и пребыли они день и ночь, и другой день въ половинъ дня, когда они молились и стояли на колвнахъ, явилась слава Господня, и мученикъ Кондратій проговориль на иномъ нарфчіи, и съ великимъ восторгомъ вострепетала его плоть, и онъ запѣлъ громкимъ голосомт псаломъ:

«Слышите-ли Божій Гласъ

«Поющаго въ саду,

«Новымъ гласомъ онъ поетъ,

«Весна вѣчна настаетъ...

<sup>\*)</sup> Ясевичъ-Бородаевская. Сектантство въ Кіевской губерніи. Баптисты и Малеванцы. С.-Петербургъ, 1902 г.

и до конца, и такъ громко пропълъ, что всъ сосъди соъжались и недоумъвали, что бы это значило, потому что день это былъ праздничный, и когда окончилось моленіе, тогда одна сестра Мароа въ восторженномъ Духъ пала къ ногамъмученика и смъло говорила: «истинно ты Христосъ, Спаситель міра». И онъ тогда смиренно своими руками поднималъ ее съ полу и говорилъ слова: «не дълай сего, а поклонись и воздай славу Господу, сотворившему небо и землю». А она еще болье и болье продолжала кричать: «истинно ты Спаситель міра, Христосъ Інсусъ!» Тогда братъ Савелій въ великомъ восторгъ и въ Духъ вострепеталъ и тоже говориль: «истинно ты Спаситель міра, Христосъ!» Тогда и всъ остальные, сколько ихъ было въ собраніи, братья и сестры, возрадовались Духомъ и славили Господа и говорили: «истинну ты Спаситель міра, Христосъ Інсусъ!»

«А православные болѣе и болѣе наносили насмѣшку и хулу на Святого Духа. Такъ продолжалось около двухъ недѣль, и стало очень много народа приходить изъ братьевъ (т.-е. баптистовъ) и изъ православныхъ, которые приходили изъ любопытства, а нѣкоторые и вѣрили въ точности.

Тогда полиція и попы видять дѣлать нечего, стали преслѣдовать мученика, а онъ давалъ всѣмъ очень хорошія наставленія» \*).

Г-жа Ясевичъ такъ изображаетъ проповѣдь Малеваннаго: «Въ бѣлыхъ одеждахъ, со скорбью во взорѣ, Малеванный встрѣчалъ всѣхъ привѣтливо и ласково; воздѣвая руки къ небу, онъ со страстью говорилъ о злѣ, царящемъ на землѣ и охватившемъ весь родъ людской, указывалъ на необходимость возродиться къ новой жизни путемъ самоусовершенствованія, любовью къ ближнему, добрыми дѣлами, стремленіемъ къ истинѣ, исканіемъ ея. Говоря о наступленіи

UNIVERSITY OF LIBRARY

<sup>&</sup>quot;) Изъ частнаго инсьма.

Царства Божія, Малеванный вибстб съ этимъ предсказывалъ о предстаящихъ ему страданіяхъ» \*).

«Эти страданія начались очень скоро.

«Узнало начальство и православные попы. Въ одинъ прекрасный день, по наущенію попа, прівхалъ полицейскій надзиратель. Собралось много народа у домика, гдв жилъ страдалець. Надзиратель требоваль отъ него всякіе отвѣты, но страдалець не даваль никакихъ отвѣтовъ, а только молился Богу. Тогда надзиратель тайкомъ позволилъ народу ломать и колотить домикъ, въ которомъ находился страдалець, и въ эту ночь побили въ томъ домикѣ всѣ окна и двери и кидали въ окна и двери палками и каменьями, а страдальца съ семействомъ Господь сохранилъ. Они спаслись, прячась по закоулкамъ и за простѣнками. Семейство ихъ было шестеро дѣтей, а всѣхъ 8 душъ, и домикъ принадлежалъ имъ.

На утро домикъ остался почти совсъмъ разореннымъ.

«Послѣ этого стало стекаться къ намъ множество народа съ разныхъ селъ и деревень слушать наставленія мученика, кто изъ любопытства, а кто съ чистымъ сердцемъ. И многимъ православнымъ открылись сердца. И весь городъ Тараща пришелъ въ движеніе.

«Тогда начальство поставило полицію отгонять народъ отъ домика страдальца. Но полиціи дёлать было нечего, потому что не успѣвали отгонять народъ и отправлять по этапу. Тогда поставили городового солдата въ домѣ, чтобы никого не допускалъ до страдальца, и городовые постоянно въ домѣ находились посмѣнно день и ночь, и продолжалось такъ около мѣсяца.

«А народъ не переставаль приходить къ страдальцу, и братья, которые повърили, съ большою поспъшностью и съ великимъ восторгомъ повсемъстно прославляли Бога.

«Тогда, конечно, священство поспѣшило дать знать объ

<sup>\*)</sup> Ясевичъ-Бородаевская. Стр. 16.

этомъ въ Кіевъ, и оттуда прівхали миссіонеры, протоїерей и надзиратель города Тараща.

«Пспы таращанскіе производили тогда беб'яды со страдальцеми и давали всякіе вопросы, чтобы уловить въ словъ и говорили: «какъ ты смъещь называть себя Спасителемъ? Тогда мученикъ отвъчалъ, что «я не назыраю себя Спасителемъ, но это свидътельствуетъ Духъ Отца моего небеснаго». II послѣ этого, конечно, по просьбѣ поновъ, на другой же день и взяли страдальца въ тюрьму города Тараща и насмъхались надъ нимъ. Одъли его въ самую худую одежду и на свиданіе никого не допускали и посадили въ одиночную, самую худшую камеру и дали въ изголовье ему камень. Черезъ три дня пришелъ къ нему въ камеру попъ и сталт мученика уговаривать, говоря: «Кондратій, пріими православіе, и тебя отпустять домой, и ты будешь жить съ семейство. Что намъ до тъхъ людей, которые раньше страдали. Это люди были святые, гдъ же намъ равняться съ ними!»

«Тогда страдалецъ указалъ священнику на себя, на одежду и камень, который былъ поданъ для изголовья.

«Тогда священникъ почувствовалъ въ себъ стыдъ и велълъ перемъпить одежду на страдальцъ.

«Тогда страдалецъ сказалъ: «пусть мою плоть истребять, но Духъ во мнѣ живъ будетъ».

«Въ Таращъ въ тюрьмъ держали три недъли и на свиданье никого не допускали и потомъ повели его къ слъдователю.

«Слѣдователь его семейство допустиль на свиданіе. И у слѣдователя мученикь бесѣдоваль съ семействомъ свободно, и послѣ еще продержали недѣлю въ Таращѣ въ тюрьмѣ; потомъ отправили страдальца въ Умань въ тюрьму, гдѣ продержали его до Троицы, и начальство допытывалось до него съ разными вопросами, и разныя лозушки ставили, чтобы уловить его въ какомъ-либо словѣ, чтобы редать его суду;

но ничего не помогало имъ, и имъ очень это было скорбно, что страдалецъ неграмотный человѣкъ, а показываетъ все изъ писаній, изъ закона Божія.

«Изъ тюрьмы Уманьской повели страдальца черезъ городъ Таращу въ Кіевъ. Не доходя 20-ти верстъ до города Таращи, въ мъстечкъ Баранополь, братья узнали, что ведутт страдальца и что этапъ остановится на дневку. Поспѣшили встрѣтить страдальца съ конвоемъ. И его семейство было допущено и братьевъ допустили до бесъды. Конечно, это не даромъ, а братья собрали денегъ и подкупили конвойныхъ солдатъ. И начальствомъ было приказано, не доходя до города Тараща, сковать страдальца въ оковы, что и было сдёлано. Онъ быль закованъ между двумя преступниками. По одну сторону шелъ какой-то еврей, а по другую сторону цыганъ, а страдалецъ былъ заковант за объ руки, одна рука къ цыгану, другая къ еврею. И въ Таращъ ночевали только одну ночь; нъкоторые братья провожали его до слъдующей станціи и тамъ также конвоемъ были за деньги допущены на бесъду, а нъкоторые братья провожали даже и до города Кіева. Въ Кіевъ страдальца освидътельствовала комиссія, и потомъ отправили его въ Кирилловку (т.-е. въ сумасшедшій домъ» \*).

Въ первый разъ его продержали въ больницъ не долго и выпустили домой подъ надзоръ полиціи. Народъ снова сталъ стекаться къ нему и слушать его проповъдь. Полиція воспользовалась первымъ поводомъ недозволеннаго собранія, когда въ домъ къ Малеванному пришло нъсколько братьевъ, и снова арестовали его. На этотъ разъ его не отправили въ Кіевъ, а посадили на высидку въ городъ Таращт при полицейскомъ управленіи. По словамъ родственниковъ, его тамъ жестоко избили и послт всяческаго издъвательства отпустили домой. По всей въроятности, Ма

<sup>\*)</sup> Изъ частнаго письма.

леванный послѣ этого пребыванія у своихъ опекуновъ опасно заболѣлъ, быть-можетъ, нервной горячкой, такъ какъ, по утвержденію родственниковъ, онъ около шести недѣль не выходилъ изъ дому и къ себѣ никого не пускалъ и часто произносилъ какія-то непонятныя слова. Но послѣ шести недѣль онъ оправился и снова вышелъ на проповѣдь. Народъ снова повалилъ къ нему, и онъ сталъ снова опасенъ въ глазахъ властей.

Въ апрълъ 1893 года его опять арестовали и отвезли въ Кіевскій домъ умалишенныхъ; тамъ онъ пробылъ до осени, и такъ какъ сношеніе его съ единомышленниками не прекращались, несмотря на строгость одиночнаго заключенія, то его перевезли по распоряженію высшаго начальства въ Казанскій домъ умалишенныхъ, куда онъ отправленъ 14 сентября 1893 года и гдѣ находится по сіе время.

# IV.

Въ комиссіи, свидѣтельствовавшей Кондратія Малеваннаго, принималь дѣятельное участіе ученый психіатръ Сикорскій.

Вотъ какъ онъ описываеть Малеваннаго съ своей точки зрѣнія:

«Въ 1891 году Малеванный былъ по распоряжению властей освидътельствованъ относительно состояния умственныхъ способностей и помъщенъ въ психіатрическое отдъленіе при Кирилловскихъ богоугодныхъ заведеніяхъ въ Кіевъ. При тщательномъ изслъдованіи онъ оказался страдающимъ помъщательствомъ, уже перешедшимъ въ хроническое состояніе. Въ теченіе своего болъе, нежели годичнаго, пребыванія въ больницъ, Малеванный постоянно обнаруживалъ описанныя выше идеи бреда, по временамъ онъ былъ подверженъ галлюцинаціямъ и, приходя въ возбужденное состояніе, импровизировалъ или чаще цитировалъ отрывки

изъ того, что когда-либо было имъ читано и усвоено заучиваніемъ. Рѣчь его носить характеръ автоматическаго потока фразъ, сопровождаемыхъ одними и тѣми же движеніями, жестами и интонаціей. Теченіе его мыслей лишено послѣдовательности. Такой же характеръ носитъ и такъ называемое Евангеліе Малеваннаго — это записанная его поклоениками съ его словъ импровизація, не лишенная лирическаго оттѣнка, но лишенная послѣдовательности, а равно логическаго и грамматическаго смысла.

«При изслѣдованіи физическаго состоянія Малеваннаго обращаєть на себя особенное вниманіе извилистость черенных сосудовь и налитіе ихъ кровью, что особенно рѣзко выражается, какъ только Малеванный начинаєть говорить или проповѣдывать, хотя онъ при этомъ не бываеть возбуждень. Очевидно, что налитіе сосудовъ кровью не есть слѣдствіе эмоціальнаго возбужденія, а должно быть отнесенз къ патологическимъ причинамъ» \*).

И воть, кажущаяся профессору Сикорскому непослъдовательность ръчи и налитіе кровью черепныхъ сосудовъ ръшили дъло, и Кондратій Малеванный паходится 12 лътъ възаключеніи въ сумасшедшемъ домъ!

Достовърность показаній профессора Сикорскаго опровергается многими свидътельствами, сдъланными не по распоряженію властей, а просто по человъческому чувству гуманности. Одному изъ нашихъ знакомыхъ, посъщавшему своего товарища въ Кіевскомъ домъ умалишенныхъ, удалось видъть Кондратія Малеваннаго и бесъловать съ нимъ.

Вотъ что разсказываетъ онъ объ этомъ свиданіи, котораго онъ дебился, преодолѣвъ многія препятствія:

«Малеваннаго содержали какъ «опаснаго государственнаго преступника», въ одиночной тюрьмъ. Въ больницъ же

<sup>\*)</sup> Профессоръ И. А. Сикорскій. Сборникъ научно-литературныхъ статей. Книга V, стр. 48.

всь служители говорили, что его содержать, какъ «буйнаго больного», хотя ни одинъ изъ стражей не разсказывалъ мнъ ни однаго случая буйства Малеваннаго. Когда я осторожно задаваль дальнъйшіе вопросы и продолжаль разспрашивать, то служащіе уже міняли свои мнінія и высказывали прямо удивленіє по поводу того, что Малеванный содержится какъ «больной», да еще «буйный». Изъ моихъ дальнъйшихъ разспросовъ, особенно изъ разспросовъ одного фельдшера, часто навъщавшаго Малеваннаго, оказалось, что онъ такой больной, что «десятерыхъ здоровыхъ можетъ за поясъ заткнуть». Этотъ фельдшеръ признавалъ въ Малеванномъ большой недюжинный умъ, и когда я ему задалъ вопросъ о томъ, чемъ же его лечатъ, то онъ ответилъ уклончиво: «лъкарствами». На мой вопрось: «что же Малеванный принимаетъ ихъ?» получился отвътъ, что никогда не принимаетъ и что у него вся комната заставлена нетронутыми бутылочками съ лъкарствами. Далъе фельдшеръ сказалъ мнъ, чте доктора стали «ръдко къ нему заглядывать». «Онъ съ ними совершенно не разговариваетъ», пояснилъ мнъ фельдшеръ. Всъ эти предварительные разспросы подбавляли мнъ силъ, и я ръшился во что бы то ни стало добраться до этого несчастнаго узника. И мнъ удалось пробраться къ Малеванному только черезъ двѣ недѣли послѣ описанныхъ разговоровъ со сторожами. Въ эти двѣ недѣли я, сопоставляя всё разговоры, тщательно изучиль положение корридора и камеры Малеваннаго, а также и внутренній распорядокъ больницы.

«Въ часъ дня, осенью 1893 года, когда возвратился Малеванный съ прогулки и вся стража, находящаяся при немъ, за исключеніемъ одного человѣка, ушла по своимъ дѣламъ на больничный дворъ, я, воспользовавшись тѣмъ, что былъ отпертъ коридоръ, тихо вошелъ въ него съ чернаго хода. Къ моему счастью, бдительность наблюденія за Малеваннымъ къ этому времени, несомнѣнно, гначительно ослабла,

въроятно потому, что всъ убъдились, что у Малеваннаго не можетъ быть никакихъ сношеній съ внъшнимъ міромъ.

«Въ коридоръ было очень тихо, только гдъ-то въ дальней камерѣ возился кто-то, очевидно, больничный стражъ. Камера Малеваннато находилась по серединъ коридора. Я прямо направился къ ней. Коридоръ и особенно воздухъ коридора совершенно напоминали Кіевскую Лукояновскую тюрьму, откуда я незадолго передъ этимъ только вышелъ. Когда я подошелъ къ интересовавшей меня комнатъ, то она оказалась запертой задвижкой. Черезъ окошечко въ дверяхъ, которое было полуотворено, я увидълъ человъка среднихъ лътъ съ довольно большой бородой. Человъкъ этотъ быль одъть въ больничную одежду. Я окликнуль его: Онъ подняль голову и посмотръль на меня и, въроятно, подозръвая во мнъ кого-либо изъ докторовъ, опять опустилъ ее и продолжаль читать книгу. Я второй разь окликнуль его. Онъ тогда всталъ и подошелъ къ дверному окну. Я поздоровался съ нимъ, онъ отвътилъ и поклонился мнъ. Замътивъ во мнѣ нервную дрожь и нѣкоторое волненіе, онъ спросилъ меня, кто я. Я назвалъ себя. Въ началъ я нъсколько минутъ не могъ говорить ни слова, а между тъмъ сознаніе того, что меня каждую секунду могуть застать, заставило торопиться со свиданіемъ. Я пересилиль себя и сказалъ ему, что, узнавъ о его заключеніи, пришелъ просто провъдать его и, если можно и нужно, хоть чъмъ-нибудь помочь ему. Онъ поблагодарилъ меня и сказалъ, что хотълъ бы видъться съ къмъ-нибудь изъ своихъ односельцевъ. Я пообъщаль ему хлопотать объ этомъ, но не обнадеживалъ особенно, что смогу чего-либо добиться, хотя въ Кіевъ и носились слухи о томъ, что свиданіе съ Малеваннымъ будетъ разръшено его роднымъ.

При первомъ взглядѣ на Малеваннаго, онъ показался мнѣ очень спокойнымъ, уравновѣшеннымъ человѣкомъ, хотя съ характерной выразительностью глазъ, по которой мож-

но было судить о той громадной духовной внутренней работь, которая происходить въ этомъ человькь. Отъ него и не слыхаль ни одной жалобы на его положеніе, и когда я сталь его разспрашивать именно объ этомъ, то видно было, что ему не хотьлось вообще говорить о себь, и разговоръ нашъ принялъ характеръ строго-принципіальный, касающійся исключительно убъжденій и взглядовъ на жизнь и дъятельность. Онъ говориль мнь, что его люди посадили въ «домъ», не сознавая того, что они дълали, и что скоро наступитъ на земль «царство небесное», какъ видно это изъ священнаго писанія, когда «всь будутъ равны и не будетъ тогда ни врага, ни его жертвы, ни богатаго, ни бъднаго. Говориль мнь, что приходить «конецъ міра» и что люди должны приготовить себя къ новой, обновленной жизни, когдо наступятъ на земль новые порядки.

Въ срединѣ нашего разговора вышелъ изъ комнаты сторожъ, почтенный старикъ, который подошелъ къ намъ и началъ грубо меня отталкивать отъ дверей, но когда я ему сказалъ, чтс скоро уйду, и попросилъ его, чтобы онъ позволилъ мнѣ еще остаться съ этимъ человѣкомъ, онъ успокоился и сказалъ мнѣ: «какъ знаете, а придетъ начальство, будете отвѣчать сами».

Этотъ старикъ потомъ неотступно стоялъ возлѣ меня во все время дальнѣйшаго нашего разговора, внимательно слушам насъ.

Кондратъ Малеванный спокойно разговаривалъ со мной и со «сторожемъ», говорилъ, что нужно учить людей Евангелію и тогда все пойдетъ въ мірѣ хорошо. Нашъ разговоръ продолжался около получаса. Къ сажалѣнію, теперь, десять лѣтъ спустя, я не могу полностью возстановить его; скажу только одно, что Кондратій Малеванный произвелъ на меня силеѣйшее впечатлѣніе могучаго человѣка. Я кромѣ того убѣдился, что предо мной находится совершенно здоровый человѣкъ, который увѣрялъ меня, что его скоро

выпустять, текъ какъ убъдятся въ безполезности принятаго ръшенія держать его въ домъ умалишенныхъ \*).

То же впечатльніе полной разумности получается оть чтенія писем. Малеваннаго къ своимъ единомышленникамъ, писанныхт уже изъ тюрьмы; мы приведемъ два наиболье характерныя, цитируя по стать Ясевичъ-Бородаевской, по экземпляру въ которомъ самимъ авторомъ пополнены выпущенных цензурою мъста:

«Мнз извъстно объ васъ и объ вашемъ волненіи,—пишетъ онъ своимъ послъдователямъ, —что у васъ происходитъ за любовь Христову и за правду и свободу, которую вы возлюбили, и страдаете отъ противника Божія, который старается поработить и лишить васъ свободы Христовой и любви братской, которою вы возлюбили Спасителя и другъ друга, то предлагаю, не бойтесь его и одъньтесь въ броню правды и во всеоружія Божія и возстаньте противъ его казней, будьте мужественны и добры, какъ веины непобъдимаго своего Христа и Спасителя міра, ибо Христосъ побъдиль и свалиль его, какъ буйный вътеръ растеніе и какъ сэловья-разбойника изъ гнъзда его свалилъ въ Кіевской пустынь, уже онъ не будеть пыть пысень своихъ селовыиныхъ и не будетъ обольщать родъ человъческій и не будетъ убивать избранниковъ върныхъ свидътелей Божіихъ, потому не бойтесь его; еще предлагаю вамъ, не бойтесь змія, обольщающаго вселенную своимъ обманомъ и философіею богословія, какъ мутной воды, которую отравляють своимъ ложнымъ писаніемъ всёхъ книгъ, и брошюръ, и газеть, которыми, какъ бользнью, заражають стариковъ и молодыхъ и юныхъ дътей и производятъ соблазнъ и развратъ жизни, производятъ въ своихъ училищахъ всякое заблужденіе и пляски и игры картежныя, растлівають оный родъ человъческій и подготовляють ихъ къ разврату и не-

<sup>\*) «</sup>Разсвътъ». Соціаль-демогратическій листокъ для сектантовъ. № 1.

покорности родителямъ и старикамъ, дѣлаютъ ихъ дикарями худшими, чѣмъ назадъ тому тысячелѣтіе, потому что Христосъ призналъ всѣ ихнія училища и заведенія вертенами и развратными домами, гдѣ преисходитъ всякая наглость и хищничество и безчеловѣчество; это кладбище мертвецовъ и звѣрей въ пустынѣ безчеловѣчной. И полагаютъ, что Богъ забылъ меня, но я ни на что не взираю: Богъ мой великъ! Ему служатъ и солнце и луна и безчисленныя звѣзды и силы безплотныя и во плоти милліоны избранниковъ, и сѣ они защищаютъ меня, какъ вѣрнаго свидѣтеля словъ божіихъ. Будъте и вы вѣрны до конца, возлюбленные друзья мои, братья и сестры, миръ и благодать Господа нашего исуса Христа и любовь вѣчная иребудетъ съ вами любящими своего Спасителя. Аминь. Знамя ваше поднимите!»

А вотъ другое посланіе:

«Помните, откуда Господь вызваль всёхъ васъ, и не забудьте дня горести и страданья ко всёмъ вашимъ братьямъ ч сестрамъ, ближнимъ и дальнимъ, ибо вспомните, что одного произведенія весь родъ человіческій, не только человъчество, но и вся тварь, всякихъ животныхъ и всъхъ пресмыкающихся и птицъ небесныхъ, и насъкомыхъ, и всякаго растенія и всёхъ существъ небесныхъ, помните, что Господь всему полнота и совершенство, Онъ есть законъ всей природы и повелитель всему свъту видимаго и невидимаго. Такъ и вы будьте подобно, какъ и Онъ, Господь, сострадательный ко всему созданію и хочеть сдулать однимь стадомъ Христовымъ и явитъ себя благимъ пастыремъ, гдф никто не будеть обижаемь, но всь будуть едино, какь одинь Господь, въ послъдній день, когда явится передъ нами, а пока вы стоите, какъ путники въ темную ночь, и сбиваетесь съ путн. Тогда Христосъ освъщаетъ васъ, какъ молнія разсъваетъ сей ночной мракъ и вдохновляетъ свой свътъ внутренній и показываетъ вамъ свой путь и истину и опять скрываетъ. Это значитъ ваши испытанія, дабы не утвердили сердца

ваши на краеугольномъ камнъ, никто не могъ соблазнить васъ прелестнымъ мірскимъ царствомъ, -которое есть передъ Богомъ безпросвътный мракъ, ибо вы сами видите, какъ міръ обольщенъ земными страстями. Первые — преданные пожеланію быть богатыми: это первое начало зла; растлъвають себя большимъ капиталомъ денежнымъ и требують славы отъ своихъ бъдныхъ братьевъ, которые порабощены ими, требують оть нихъ повиновенія и уваженія, чтобы ихъ славили; они ихъ и славять по своей бъдности и трепещуть передъ ними, какъ болъзненное вещество. И они (т.-е. богачи) радуются и растлівають ихъ всякимъ буйствомъ и пьянствомъ и кражею и всякими неподобными дълами, которыхъ не дѣлаютъ даже и животныя. Они (власть) одобряють ихъ и защищають своими несчастными судами и оправдывають и строять для нихъ пріюты всякаго рода, больницы, умалишенные дома, и цырки, и театры, и публичныя мъста, и всякаго рода заведенія, и показывають себя, что они владыки; но Господь называетъ ихъ грубыми разбойниками и грабителями своихъ бъдныхъ деревенскихъ и городскихъ братьевъ; они грабять одной рукой тысячи, а другой рукой жертвують сотни на учрежденія общественныя и прикрываются передъ людьми. Жертвуютъ десятки тысячъ, даже и сотни тысячь на какую-то святыню, монастыри и церкви, и часовни, и памятники, и все это называетъ Слово предвъчное Божіе запустеніемъ. Все это называется древними шайками, разбойниками, которые въ древности собирались въ густыхъ лѣсахъ и убивали своихъ братьевъ и отнимали отъ нихъ жизнь, а тепереча они сдълались искуснѣе, и собрались въ столичные города, и въ портовые, и въ губернскіе и даже въ села и мъстечки и ограбили весь народъ, и сдълали изъ нихъ нищихъ и полумертвыхъ. Всъ они называются звърями и чудовищами, они продали Христа за 30 серебрянниковъ, а за милліоны Россію. Все это есть братоубійцы, которые распяли своего Спасителя и убивають его избранниковь до сего времени, и судять ихь своими неправедными судами, отнимають оть нихь жизнь семейную, разлучають мужа съ женою и отца съ дѣтьми, и заключають ихъ въ темницы и взыскивають съ нихъ штрафами, и отнимають отъ нихъ послѣднюю жизнь. Женъ дѣлають вдовами, дѣтей — сиротами, и обольщають ихъ всякими страстями, наводять скорбь и ужасы и склоняють ихъ къ себѣ, чтобъ слѣдовали ихъ растлѣнію всякаго заблужденія, которымъ они сами запутались, какъ въ цѣпь, и упали въ смертный приговоръ ада, нотому что они осудили праведника и всѣхъ послѣдующихъ ему» \*).

Мы полагаемъ, что при самой строгой оцѣнкѣ этихъ писемъ, въ нихъ можно усмотрѣть не менѣе послѣдовательности мыслей, логическаго и грамматическаго смысла, чѣмъ въ ученыхъ сочиненіяхъ профессора Сикорскаго.

Но у насъ еще есть болѣе цѣнное свидѣтельство о томъ ужасномъ по своей жестокости преступленіи, которое совершено надъ авторомъ приведенныхъ писемъ. Свидѣтельство это исходитъ отъ самыхъ совершителей этого преступленія.

Есть русская пословица: «Лжецу надо памятливу быть». Потому что, если онъ забудется, то обличить всю свою ложь.

И вотъ въ всеподаннъйшемъ отчетъ оберъ-прокурора святъйшаго синода о состояніи православной церкви за 1899 годъ, на страницъ 126-ой, въ статъъ о Малеванщинъ говорится:

«Оживились также сношенія съ родоначальникомъ секты, мѣщаниномъ Малеваннымъ, сосланнымъ по распоряженію власти въ Казань».

И далъе на страницъ 127:

«Удаленіе Малеваннаго въ Казань и заклю-

<sup>\*)</sup> В. И. Ясевичъ-Бородаевская, стр. 27 — 30. (Во время доклада разрѣшено было прочесть лишь начало этого посланія). Прим. автора.

ченіе его въ домъ умалишенныхъ не только, повидимому, не достигло своей цѣли, но при возобновившемся оживленіи въ Малеванщинѣ, дало нежелательные результаты».

Итакъ, Малеванный сосланъ въ Казань, удаленъ и заключенъ въ сумасшедній домъ, какъ вредный для властей человѣкъ.

Участники Казанскаго миссіонерскаго съёзда, состоявшагося въ іюль-августь 1897 года, посьтили Малеваннаго и заключеннаго вмъсть съ нимъ Чекмарева въ мъсть ихъ заключенія, т.-е. въ психіатрической тюрьмъ или больниць. Вотъ какъ разсказывается объ этомъ посьщеніи въ дъяніяхъ съёзда.

«Въ распоряжение членовъ съвзда отведена была обширная зала. В. М. Скворцовъ, какъ изслъдователь Малеванскаго движения, предварительно сдълалъ сообщение объ учении секты и охарактеризовалъ ея основателя Кондрата. Прибывшимъ Кондрату и Степану отведены были стулья за столомъ вмъстъ съ членами и всъмъ имъ поданъ чай. Бесъда была обставлена такъ, что имъла особый характеръ, какъ встръча двухъ друзей (Кондратъ давно и близко знакомъ съ г. Скворцовымъ по миссіонерскимъ дъламъ въ предълахъ юго-западнаго края).

«Бесѣду велъ В. М. Скворцовъ, оба ересіарха весьма охотно излагали свои доктрины и отвѣчали на возраженія членовъ съѣзда. Бесѣда оказалась весьма поучительною во многихъ отношеніяхъ. Она наглядно показала членамъ съѣзда, какіе субъекты плодятъ въ народѣ лжеученія и кто владѣетъ сердцами массы» \*).

Далъе на той же страницъ говорится:

«Миссіонеры - практики, при обсужденій результатовъ

<sup>\*)</sup> Дъяніе Ш миссіонерскаго съъзда. Стр. 81. Казань.

этой поучительной бесёды, увёряли, что имъ приходится встръчать подобныхъ Малеванному и Чекмареву много среди фанатичныхъ последователей новейшаго сектантства» \*).

Г-жа Ясевичъ въ своей стать во Малеванцахъ замъчаетъ, что Малеванный произвелъ глубокое внечатлъние вообще на всёхъ въ Казанской психіатрической больницё, такъ что даже нѣкоторые члены миссіонерскаго съѣзда, бывшаго въ Казани, посътившіе Малеваннаго, были положительно смущены беседой съ нимъ: такъ была его речь въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ сильна, убѣдительна и полна глубокихъ и чистыхъ мыслей, переплетенныхъ яркими образами, облеченными въ поэтическую форму» \*\*).

Бросимъ теперь бъглый взглядъ на тъ признаки ужасной бользни, которая обусловила столь жестокую заключенія Малеваннаго.

Вотъ что между прочимъ говоритъ объ этомъ профессоръ Сикорскій.

«Вившняя сторона религіознаго движенія состоить въ следующемь: участники движенія резко изменили свой обычный образъ жизни, продали большую часть имущества, переведя его на деньги, отказываются отъ работы и, оставаясь въ бездъйствін, находясь въ особенномъ, ненормально веселомъ настроеніи духа» \*\*\*).

Далъе:

«Самой существенной чертой описываемой эпидеміи является наклонность, скоръе даже неудержимая потребность,

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же.

\*\*) Ясевичъ-Бородаевская, стр. 17.

\*\*\*) Сикорскій, стр. 45.

у заболѣвшаго населенія собираться массами и предаваться порывамъ психическаго возбужденія» \*).

Далѣе: «Вниманіе властей было обращено на Малеванщину, потому въ особенности, что Малеванцы отказались отъ обычнаго образа жизни и занятій и стали обнаруживать странные и вредные въ общественномъ и санитарномъ отношеніи поступки и дъйствія» \*\*).

Далъе:

«При встрѣчѣ съ Малеванцами болѣе всего поражаетъ наблюдателя ненормальное настроеніе духа Малеванцевъ, являющееся въ формѣ необыкновеннаго благодушія» \*\*\*).

Далѣе: «Нѣкоторые инстинкты измѣнены у Малеванцевъ. Такъ у нихъ замѣчается особенно рѣзко выраженная наклонность къ употребленію сластей... Такъ, напримѣръ, Малеванцы обзавелись сахаромъ, пьютъ чай и, независиме отъ того, употребляютъ сахаръ въ чистомъ видѣ, также покупаютъ и употребляютъ въ большомъ количествѣ изюмъ, финики и другія сласти» \*\*\*\*).

«Чувство Малеванцевъ отличается радостнымъ, праздничнымъ характеромъ, такъ что настроеніе духа ихъ правильнѣе всего назвать жизнерадостнымъ. Они испытываютъ постоянную радость и чувствуютъ себя счастливыми».

Далъе:

«При указаніи Малеванцамъ на явно нелѣпый характерь ихъ отказь отъ работы можно каждый разь получить стереотипную фразу: захочется работать, буду работать, не хочется, за чѣмъ стану себя принуждать?» \*\*\*\*\*).

Профессоръ Сикорскій подчеркнуль эту фразу курсивомъ, такъ показалось нелѣпымъ и ненормальнымъ болѣзнен-

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 45.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, стр. 49.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же, стр. 51.

<sup>\*\*\*\*)</sup> Тамъ же, стр. 52.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Тамъ же, стр. 53.

нымъ вт устахъ подавленнаго работой человѣка тотъ проблескъ свѣта, который даетъ ему смѣлость сказать: если захочу, те буду работать, а не захочу—не буду.

Намъ кажется, что именно это одинъ изъ самыхъ существенныхъ для властей признаковъ болѣзни Малеванцевъ.

Назвавт одно изъ душевныхъ проявленій Малеванцевъ квіетизмомъ и подраздѣливъ его на два разряда, философскій и квіетизмъ обыденной жизни, профессоръ Сикорскій такъ описываетъ этотъ второй вредный въ санитарно-общественномъ отношеніи типъ:

«Представители этого рода квіетистовъ въ высокой степени миролюбивы, великодушны и отличаются возвышеннымъ характеромъ и самопожертвованіемъ. Они отказываются отъ имущества, дарятъ его желающимъ, незлобивы и заботятся о другихъ. Они съ полнъйшимъ спокойствіемъ и религіозной преданностью ожидаютъ грядущихъ событій. Ихъ настроеніе духа характеризуется твердостью, постоянствомъ, устойчивостью: они не подвержены ни судорогамъ, ни другимъ истерическимъ припадкамъ» \*).

Если среди людей, охваченныхъ психической эпидеміей, т.-е. по-просту сошедшихъ съ ума, по утвержденію самого ученаго, опредѣлившаго это сумасшествіе, находится группа людей, отличающаяся возвышеннымъ характеромъ, спокойствіемъ, твердостью, великодушіемъ и другими качествами, служащими высшими нравственными проявленіями человѣческаго духа, то мы можемъ сказать: дай Богъ побольше такихъ сумасшедшихъ, дай Богъ и намъ и самому профессору Сикорскому заболѣть такою болѣзнью!

Профессоръ Сикорскій кромѣ того утверждаеть, что между Малеванцами распространены нѣкоторыя болѣзненно-нервныя явленія, какъ напримѣръ: судороги, галлюцинаціи и т. п.; но вѣдь подобныя явленія встрѣчаются въ большомъ

<sup>\*)</sup> Сикорскій, стр. 75.

количествъ и внъ малеванской среды, и потому они не могутъ считаться характерными признаками этихъ именно сектантовъ

Мы полагаемъ, что причина такого отношенія ученыхъ и начальства къ Малеванцамъ лежить въ томъ, что люди, которые «по распоряженію властей» были освидѣтельствованы комиссіей съ г-мъ Сикорскимъ ве главѣ и признаны сумасшедшими, — исповѣдуютъ столь высокое ученіе, что распространеніе его угрожало существующему порядку вещей, а потому и вызвало соотвѣтствующія мѣры строгости.

Въ чемъ же заключается это преступное учение?

# VI.

Ученіе Малеванцевъ очень просто. Въ основу его легло очень распространенное среди русскихъ сектантовъ съ повышенными правственными требованіями ученіе о богочеловѣчествѣ, т.-е. о высокомъ божественномъ значеніи человѣка, и взглядъ на тѣло человѣка, какъ на храмъ божества, въ немъ обитающаго. Изъ этой основы вытекаютъ два весьма важныя и руководящія нравственныя положенія: во-первыхъ, признаніе божественнаго начала въ человѣкѣ ведетъ къ признанію его высшаго человѣческаго достоинства и даетъ человѣку силы на смѣлое и твердое исповѣданіе ег' принциповъ, и свободу и независимость отъ внѣшнихъ законовъ, обрядовъ и обычаевъ. Во-вторыхъ, признаніе тѣла человѣка храмомъ божества требуетъ соблюденія тѣлесной, правственной и физической чистоты и особаго рода благолѣпія, сдержанности и спокойствія.

Эти два внѣшніе признака, независимость и спокойное достоинство, весьма характерны у такого рода сектантовъ. Отсюда же вытекають и всѣ другія нравственныя и общежительныя качества: взаимная помощь, стремленіе къ общинности, отказъ отъ участія въ мірскихъ дѣлахъ, какъ,

напримъръ, солдатчина, суды, подати, паспорта, собственность, деньги, и т. п. дълахъ, большею частью роняющихъ человъческое достоинство и соблазняющихъ человъка на всякаго рода пероки.

Кромъ того, отсюда вытекаеть и особаго рода теологическое ученіе и особеннаго рода отношеніе къ Священному Писанію. Опираясь на внутреннее богопознаніе, Малеванцы не придають значеніе писанію, а если и цитирують изъ него тексты, то большей частью придають ему иносказательный смыслъ.

Всёми этимъ высказаннымъ нами общимъ положеніямъ легко найти соотвътствующія подтвержденія во многихъ письменныхъ и устныхъ выраженіяхъ Малеванцевъ. Такъ, напримъръ: «Малеванцы утверждаютъ, что баптисты живутъ по буквъ, между тъмъ какъ священное писание говорить, что «буква убиваеть, а духь животворить» (2 Кор. 3, 6), а они, Малеванцы, —по духу, и что, если жить по буквъ, то можно впасть въ большія ошибки, такъ какъ ни одно писаніе, говорять они, не можеть породить столько развогласій, какъ Евангеліе, гдѣ говорится, что Богъ далъ намъ способность быть слушателями Новаго Завъта, не буквы, но духа (2 Кор. 3, 6). Но вчитайтесь, говорять они, и вы увидите, что весь Ветхій и особенно Новый Завътъ состоить изт. притчъ, которыя слѣдуетъ понимать духовно. Христосъ, по ихъ мнънію, —добро, а разбойникъ — зло. Правду -Христа-похоронили, а разбойника-зло-освободили, и оно царить на землѣ»\*).

«Не отвергод Ветхаго и Новаго Завъта, какъ книгъ назидательныхъ, не для принявшихъ новое ученіе уже отжившихъ, сдълавшихъ свое дъло, Малеванцы считаютъ эти книги за азбуку, необходимую лишь для несовершенныхъ, каковы, по ихъ мнънію, баптисты, отыскивающіе еще пути.

<sup>\*)</sup> Ясевичъ-Бородаевская, стр. 19.

Евангеліе, по ихъ понятіямъ, есть только путь съ адресомъ въ градъ спасенія, а если найдешь городъ и попадешь въ него, то адресъ можно бросить» \*).

Законъ написанъ, говорятъ Малеванцы, на «плотяныхъ скрижаляхъ сердца» человъческаго, а не на бумагъ, и этой живой книги не уничтожатъ никакіе человъческіе законы, какъ бы они строги ни были. Книга эта раскрывается для людей Самимъ Богомъ, въ видъ проповъди помощниковъ Его. Человъкт есть храмъ Бога живаго, учатъ Малеванцы, опираясь на Священное Писаніе, гдъ сказано: «Не знаете ли, что тъла ваши суть храмъ живущаго въ нихъ Святого Духа» (I Кор. 6, 19).

А вотт одна изъ духовныхъ пъсенъ Малеванцевъ, или псалма, выражающая то же ученіе:

> Я—Духъ любви и Богъ блаженства, Съ тобой союзъ я заключиль, Въ тѣлесномъ храмѣ человѣка Любовію святой почилъ. Очистилъ домъ сей для молитвы, Чтобы въ немъ Богу пребывать, Дабы во гробахъ спящихъ мертвыхъ На судъ Любви могъ призывать \*\*).

«Воскресеніе мертвыхь, въ томъ видѣ, какъ понимаетъ это церковное ученіе, они не признаютъ, такъ какъ, по ихъ мнѣнію, люди живые ходятъ въ гробахъ-грѣхахъ, а очистится человѣкъ отъ грѣха,—расторгнутся узы смерти—грѣха, вотъ онъ и воскреснетъ» \*\*\*).

Г-жа Ясевичъ такъ передаетъ слова малеванца по поводу воскресенія мертвыхъ:

«Неужели же вы думаете, что взаправду настанеть время, когда вдругь раскроются всѣ гробы и повыходять от-

<sup>\*)</sup> Ясевичъ-Бородаевская, стр. 20.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же, стр. 21.
\*\*\*) Тамъ же, стр. 21.

туда сгнившіе покойники, какъ вотъ ихъ на картинкахъ рисуютъ. Да нътъ же! Въ гробахъ люди живые, бродятъ эти люди, какъ звъри, захваченные гръхомъ, а спадетъ съ нихъ пелена, бросятъ беззаконія, праскроются ихъ гробы, и воскреснуть они воть туть, на этой земль, да и теперь уже воскресають, - воскреснуть всь, познавь истину, Бога въ Его любви, и стануть люди любить другь друга, а не терзать, какъ терзають теперь» \*).

Малеванцы върять въ конечное торжество правды.

«Ночь скоро пройдеть, говориль малеванець, и минуеть, и путь клонится къ свъту... развиднъется (разсвътаеть), и для всъхъ людей будеть свътить солнце, и всъ будутъ ходить ве свъть, увидять правду и неправду, и всъ поклопятся Христу Богу, и все покорится Ему: прежде пастухи, потомъ мудрецы, потомъ и цари и вся власть покорится; тогда правда озарится, и любовь обновится, и всѣ будутъ во свътъ, и тьма пройдеть, и тогда будеть одинъ Богь, и весь народи будеть сыномъ Божіимъ» \*\*).

«Страшный судъ, говорять малеванцы, для върующихъ въ Іисуса наступаетъ тогда, когда бить начинаютъ за Іисуса. Страстная ночь это та, когда Іисуса искали, и тотъ, кто знаеть Христа, тотъ знаетъ и страсти Христа. Въдь Христосъ въ насъ, и они хотять въ насъ убить Христа!..

«Люди при страстяхъ Христовыхъ (когда хотятъ изгнать изъ сердца Христа) должны зажигать не свъчи въ рукахъ, а зажигать въ сердцахъ свътильники любви, чтобы они горъли, и въ этихъ страстяхъ нужно только бояться, чтобы не обуяла тьма, чтобы върующій не убоялся гоненій за Христа и не потухъ бы его внутренній свътильникъ; а у православныхъ зажгутъ свъчи, и стоять они со свъчами и думають, что этимъ служать Христу, а потухнуть ихъ свъ-

<sup>\*)</sup> Ясевичъ-Бородаевская, 23.
\*\*) Тамъ же стр. 28.

чи, и они остаются въ той же духовной тьмъ, какъ и раньше пребывали» \*).

Въ двухъ последнихъ цитатахъ, приведенныхъ нами, замътны еще двъ мысли, характерныя для Малеванцевъ и выражающія, по ихъ понятіямъ, два условія постиженія истины; первое условіе состоить въ томъ, что истина постигается только страданіемъ, и второе условіе, какъ слъдствіе первагс, - въ томъ, что истина становится доступною сначала простому народу (сначала пастухи, потомъ мудрецы, а затвит цари), какъ болве страдавшему, а потомъ уже господамъ, т.-е. такъ называемой интеллигенцін. Эти двъ мысли прекрасно выражены въ словахъ малеванки, приведенныхъ г-жею Ясевичъ, на малороссійскомъ паржчіи:

«Не нанамъ же страдать, нанамъ трудно нести цей хрестъ, бо вінъ дуже важкый; много нужно выстрадать за истину, доки истина возсіяеть... а простый народъ... уготованный къ теривнію: вінъ и бытый, вінъ и січенный, ему легче нести хресть, вінъ пробье шляхъ до истины, а тамъ и истина пробьется до панівъ» \*\*).

Намъ кажется, что образованные люди, идущіе «въ народъ», должны хорошо запомнить эти простыя и мудрыя слова. А страданій Малеванцамъ предстоить не мало. Одно изъ обычныхъ и жестокихъ страданій, это-этанные пути.

«Представьте себъ такого рода положеніе: мать семейства отправляется версть за 18 въ сосъдній ужадъ на собраніє, тамъ во время молитвы и пінія являются сельскія власти, и начинается расправа. Пришедшихъ изъ другихъ увздовъ забираютъ въ холодную, и вотъ для нихъ начинается рядъ тяжелыхъ испытаній, гдв не принимается въ расчеть ни паспорть, ни оставленныя дома дъти, ни время косовицы. Для забранныхъ начинается пересылка по эта-

<sup>\*)</sup> Исевичъ-Бородаевская, стр. 23.
\*\*) Тамъ же стр. 20.

памъ и, конечно, сидъніе въ попутныхъ деревенскихъ пунктахъ, пока гонимая партія не дотянется до убздной тюрьмы. Какове положеніе этой женщины сектантки, каковы ея душевныя муки, что она испытываетъ по поводу покинутыхъ дътей, и каково положение этихъ дътей въ неизвъстности объ исчезнувшей матери, когда даже съ большимъ или меньшимъ въроятіемъ нельзя опредълить времени ея возвращенія домой!» \*).

Но этг и подобныя и еще худшія страданія не смущаютъ послъдователей новаго ученія.

«Разлученные съ семьями, разоренные въ конецъ, лишенные свободы, избитые нерѣдко, они и въ тюрьмахъ и въ сумасшедшихъ домахъ не ронщутъ, а выносятъ страданія стойко называя эти страданія подвигами во имя Христа» \*\*).

Упомяну еще объ одной особенной чертъ ученія Малеванцевъ, свойственной такъ же и многимъ другимъ подобнымъ сектантамъ, —чертѣ, вытекающей изъ особенныхъ душевныхи свойствъ русскаго народа.

Особенность эта есть попытка непосредственнаго, сейчаснаго осуществленія выработаннаго долгими страданіями идеала.

Человъкт познаетъ истину о несовершенствъ современнаго строя жизни, составляеть себъ образъ лучшаго строя и съ неудержимою силою, сламливающею всѣ встрѣчающіяся на пути препятствія, стремится къ осуществленію этого образа. Царство Божіе наступило и внутри и во внѣ одинаково безусловно. Это сознаніе переміны, обновленія, борьба съ препятствіями внъщними и внутренними, до такой степени волнують новообращенныхь, что въ этоть первый періодъ распространенія новаго ученія, расшатанная нерв-

<sup>\*)</sup> Ясевичь-Бородаевская, стр. 33.
\*\*) Тамъ же, стр. 32.

ная система даетъ нъкоторыя болъзненныя проявленія; вотъ эти-то болъзненныя проявленія, какъ судороги, галлюцинаціи и другого рода возбужденія, г-ну Сикорскому и было удобно принять, въ угоду властямъ, за самую сущность движенія и представить его всего, какъ психопатическую эпидемію, упустивъ изъ виду высокія, правственныя и общественных побужденія, только временно проявившіяся въ нъкоторыхт психопатическихъ явленіяхъ.

Съ теченіемъ времени эти экстазы и другія водненія проходять, и обыденная жизнь вступаеть въ свои права, неся на себъ слъды внутренняго перерожденія и потому являясь обновленной и облагороженной по отношенію къ окружащей, нетропутой новымъ ученіемъ средъ.

Въ подтверждение этого мы можемъ привести слѣдующій разговоръ съ малеванцемъ г-жи Ясевичъ, наблюдавшей Малеванцевъ черезъ десять приблизительно лѣтъ послѣ Сикорскаго:

«Сдълавшись адептами новаго ученія, Малеванцы положили въ основаніе своей жизни и новыя этическія начала: безкорыстіє, любовь къ ближнему и взаимопомощь. — «Прежде, — говориль мнѣ одинъ сектанть, бывшій подрядчикъ, — когда я для исполненія работь собираль артель, то старался такъ устраиваться, чтобы взвалить на товарищей самую тяжелую работу, а съ ихъ заработка урвать себѣ большую часть, а сталь жить по новой вѣрѣ — и не беру себѣ ничето лишняго, — что имъ, то и мнѣ. Насъ воть упрекають, что мы будто говоримъ, что не нужно заботиться о завтрашнемт днѣ. Да какъ же такъ? Ужъ если я дѣлаю сапоги себѣ, то дѣлаю ихъ не только на завтра, а на цѣлый годъ. Какой же туть завтрашній день! Говорять, что нашъ достатокъ сталь послѣдніе года хуже. Да развѣ оттого, что мы не обираемъ ближняго! Трудно намъ жить, это вѣрно,

да не отъ новой вѣры, а ужъ, видно, Богу такъ угодно. чтобы мы за имя Его святое претерпѣли...» \*)

Эти временныя лишенія и разстройства въ хозйствъ могуть быть легко устранимы и устраняются, какъ только секланты предоставляются самимъ себъ и жизнь складывается въ свободныя, независимыя общины. Примъромъ этому могутъ служить многія сибирскія сектантскія колоніи и еще болъс разительный примъръ представляють канадскіе духоборы.

# VII.

Я полагаю, что всего сказаннаго вполив достаточно, чтобы составить себъ представление о томъ религизно-нравственномъ движении, которое г-ну Сикорскому угодно было назвать психопатической эпидемией, и по чьему научному опредълени церковными и свътскими властями совершено было и совершается это жестокое преступление, заключение въ сумасшедшемъ домъ руководителя этого движения. Кондратия Малеваннаго.

Поведеніе гонителей понятно. Малеванный и его послѣдователи вредны и опасны для нихъ и ихъ служителей болѣе, чѣмъ кто-нибудь иной.

Взявшіе мечь — гибнуть оть меча, но людей, не берущихь вь руки меча и ведущихь народь къ новой жизни, — ничьмь остановить нельзя; казнь дьлаеть мученика и сразу усиливаеть движеніе. Заключеніе вь тюрьму дьлаеть новый очагь пропаганды, а для властей простой уголовный преступникь гораздо болье удобень, чыть человыкь, начавшій жить новою жизнью. А главное, нравственная высота этихь людей не позволяеть даже самымь неразборчивымь на средства властямь дылать изь нихь преступниковь. И воть,

<sup>\*)</sup> Ясевичъ-Бородаевская, стр. 32.

проповъдника новаго ученія подвергають жесточайшей и утонченньйшей пыткъ—заключенію въ сумасшедшемъ домъ, среди больныхъ, трудно воспріимчивыхъ людей, и среди еще менье воспріимчивыхъ ученыхъ и тупыхъ тюремщиковъ—врачебнаго персонала психіатрической больницы.

Дъйствіе гонителей понятно. Но не понятно для насъ равнодушіє общества, болье или менье свободнаго и гуманнаго, допускающаго это злодъяніе.

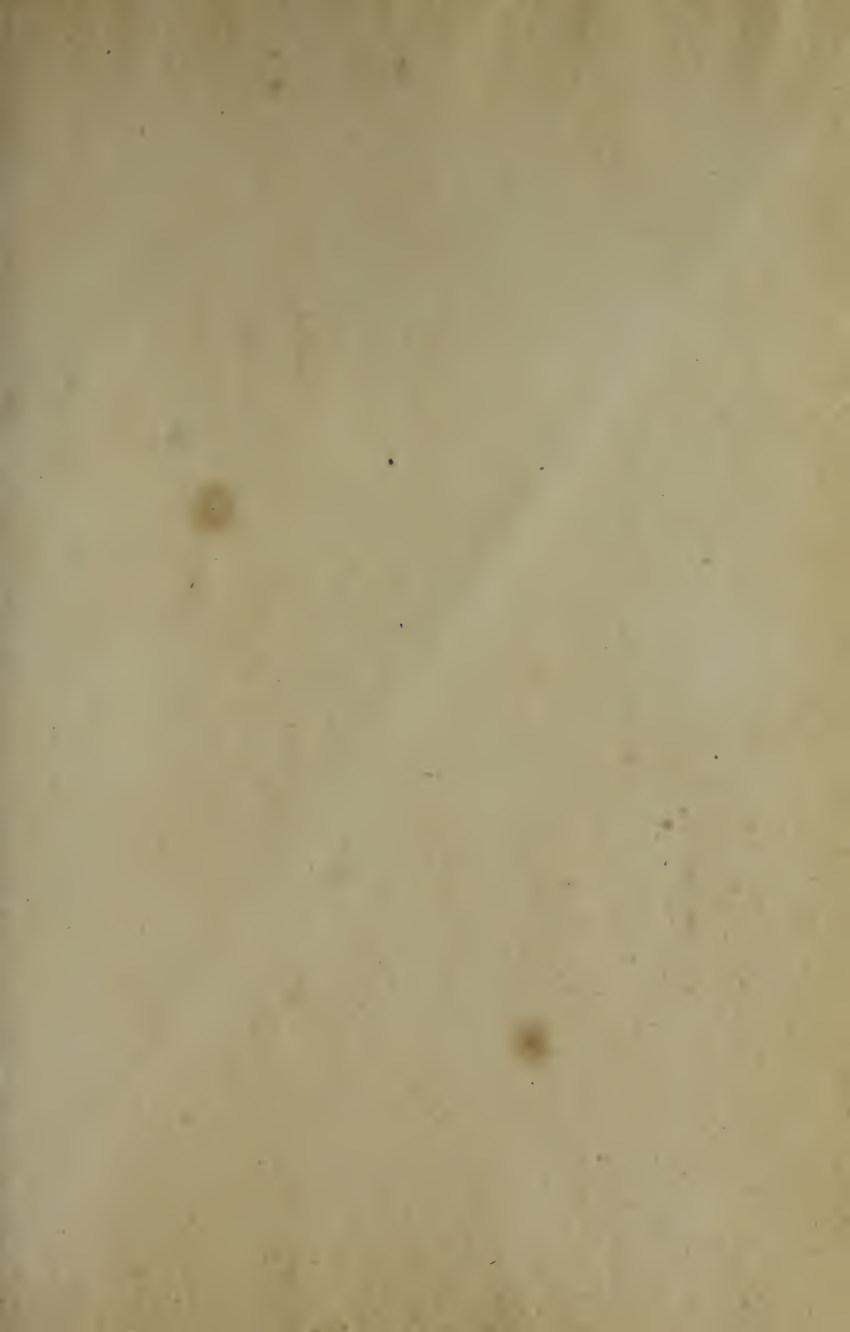
Почему не раздался до сихъ поръ крикъ негодованія, почему на предъявлено было требованіе объ освобожденіи?

Пусть вс высказанное мною здѣсь будетъ попыткой воззванія кт справедливости, обращеннаго къ русскому обществу, кт церковнымъ и свѣтскимъ властямъ и къ исполнителямъ этихъ жестокихъ дѣяній \*).

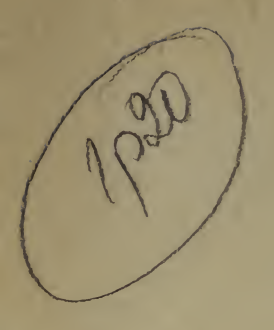
И. Бирюковъ.

Onex, près Genève. 27 мая 1904 г.

<sup>\*)</sup> Въ настоящее время Малеванный освобожденъ.







Roman .

# Изданія "Поередника".

Сочиненія Л. Н. Толстого,

Исповъдь, ц. 10 к.

Краткое изложеніе Евангелія, ц. 15 к.

І. Жизнь и ученіе Іисуса. II. Какъ читать Евангеліе, ц. 5 к.

Ученіе 12-ти апостоловъ, ц.  $1^{1}/_{2}$  к.

Въ чемъ моя въра? ц. 25 к.

Христіанское ученіе, ц. 15 к.

Такъ что же намъ дѣлать? ц. 40 к.

О разумъ, въръ и молитвъ, ц. 2 к.



Разсказы: Чёмъ люди живы, ц.  $1^1/_2$  к.—Два старика, ц.  $1^1/_2$  к.—Хо-ците въ свётё. Повёсть изъ жизни древнихъ христіанъ, ц. 4 к.—Хозяинъ работникъ, ц. 3 к. — Богъ одинъ у всёхъ, ц.  $1^1/_2$  к.—Богъ правду вицитъ, ц.  $1^1/_2$  к.—Крестникъ, ц.  $1^1/_2$  к.—Работникъ Емельянъ и пустой базабанъ, ц.  $1^1/_2$  к.—Много ли человёку земли нужно? ц.  $1^1/_2$  к.—Упустишь гонь, не потушишь, ц.  $1^1/_2$  к.—Три старца, ц.  $1^1/_2$  к.

Кругъ чтенія. Избранныя, собранныя и расположенныя на каждый день Львомъ Толстымъ мысли, статьи и разсказы многихъ писателей объ истинъ, жизни и поведеніи. Два большіе тома, каждаго цѣна 1 р. 60 к.

Изъ предисловія Л. Н. Толстого: "Цѣль моей книги состоить вътомъ, чтобы, воспользовавшись великими, плодотворными мыслями разныхъ писателей, дать большому числу читателей ежедневный кругъ чтенія, возбуждающаго лучшія мысли и чувства.

Я желалъ бы, чтобы читатели испытывали при чтеніи этой книги го же благотворное, возвышающее чувство, которое я испыталъ при ея составленіи и теперь продолжаю испытывать при ея перечитываніи".

# Разныя книги.

Пѣсни свободныхъ христіанъ. Два выпуска. Цѣна каждаго 5 к. Братскія пѣсни. Собралъ И. Горбуновъ-Посадовъ, ц. 11/2 к.

Христіанская община и земледъліе. И. Беневскаго. ц. 3 к.

Торжество земледъльца или трудолюбіе и тунеядство. Крестьнина Т. Бондарева. Съ предисловіемъ Л. Толстого, ц. 8 к.

Братья. (Христіанинъ-штундистъ и еврей). Разсказъ И. Наживина, ц. 3 к.

Братская кровь. Стихотворенія И. Горбунова-Посадова, ц. 3 к. Божьи рабы. Разсказъ В. Брусянина, ц. 1<sup>1</sup>/<sub>2</sub> к.

Выписывать всё эти книги можно изъ книжнаго магазина "ПОСРЕД-НИКЪ" (Москва, Петровскія линіи) и изъ всёхъ лучшихъ книжныхъ ма-

Редакція изданій "ПОСРЕДНИКА" и Главная Контора: Москва, Дъ-